
224

15. Сліж, Н. Невядомае пра вядомае : уладанні царквы і манастыра
Св. Барыса і Глеба ў канцы XV – пачатку XVII ст. / Н. Сліж // Гістарычны
альманах. – 2012. – Т. 18. – C. 2–26.

16. Лапеха, І. Лакалізацыя архітэктурных дамінант Гродна XVI ст.
паводле малюнкаў Ганса Адэльгаўзера і Тамаша Макоўскага / І. Лапеха //
Гістарыяграфія і крыніцы па гісторыі гарадоў і працэсаў урбанізацыі ў
Беларусі : зб. навук. арт. / ГрДУ ім. Я. Купалы ; рэдкал.: В. В. Даніловіч (адк.
рэд.) [і інш.]. – Гродна, 2009. – С. 195–201.

17. Салей, С. Гравюра Адэльгаўзера/Цюнта “Vera designatio urbis in
Littavia Grodnae” як крыніца па гісторыі горада: сучасны стан і перспектывы
вывучэння / С. Салей // Гістарыяграфія і крыніцы па гісторыі гарадоў і пра-
цэсаў урбанізацыі ў Беларусі : зб. навук. арт. / ГрДУ ім. Я. Купалы ; рэдкал.
В. В. Даніловіч (адк. рэд.) [і інш.]. – Гродна, 2009. – С. 189–194.

                                                                     
                                                                          
                                                                        
                                                                           

Д. В. Майборода

«ИСКУССТВО ЛЮБИТЬ» ЭРИХА ФРОММА И ДИАЛОГИЗМ

В начале XXI века – в эпоху, которая кажется все менее философ-
ской, – идеи Франкфуртской школы сохраняют свою влиятельность. Кажет-
ся, что «Искусство любить» Эриха Фромма наиболее востребовано среди
белорусской молодежи, размышляющей о перспективах своей жизни в быст-
ро изменяющемся мире. В значительной мере это – результат того, что
Фромм представляет не традиционно философскую позицию, где образ
смысла человеческого существования определяется гносеологией или онто-
логией. В его книге разрабатываются этика и рациональная социальная
психология – философские науки, максимально близкие реальной жизни
человека, ищущего себя. Актуальность Фромма для современной молодежи
предопределена также его критичностью в отношении капитализма, в кото-
ром любовь представляется как определенная сделка, а также тем, что Фромм
противопоставляет этому отчуждению любви ее гуманистический идеал,
осуществление которого подразумевает сильное изменение подхода к самому
себе.

Влиятельность «Искусства любить» также определяется тем, что в этой
книге 1956 года отражается история размышлений Фромма на переломе
эпох, – родившись в 1900 году, он пережил катастрофические события, за-
ставлявшие радикально переосмысливать понимание человека и человече-
ства. В духе известного изречения Теодора Адорно можно было бы спросить,
не является ли любовь после Освенцима варварством. А поскольку любовь



225 

нередко рассматривалась как имеющая прямое отношение к сущности чело-
века, то фактически Фромм пытается реабилитировать понятие любви как 
гуманистически значимую основу культуры.  

Как и во время написания «Искусства любить», так и сейчас в прак-
тической жизни обществ конкурируют совершенно разные образы любви, – 
религиозный, либеральный, марксистский, позитивистский и фашистский. 
Их противостояние подталкивает к пониманию, что здравая (или мудрая) 
трактовка любви не может быть односторонней и редукционистской, что 
нужно рассматривать любовь как системное явление, требовательное в отно-
шении всей жизни человека. И, конечно, та катастрофа, которая произошла 
в мировой истории первой половины ХХ века, заставила Фромма рассматри-
вать любовь не просто как индивидуальный проект, но также и как важный 
элемент формирования будущего гуманистического общества.  

Для диалогической философии концепция Фромма важна потому, что 
она фактически трактует любовь как конституирование подлинного взаимо-
действия с Другим, что чрезвычайно близко усмотрению в диалогизме фун-
дирования действительного диалога. При этом ряд аспектов фроммовской 
концепции существенно отличается от диалогической точки зрения, что так-
же актуально для более четкого уяснения сути любви. И прежде всего речь 
идет о самом понятии любви.  

Фромм утверждает, что подлинная любовь (как и вся жизнь) – искус-
ство, а не некоторое стечение обстоятельств, как это часто понимается 
в обывательской культуре. Любовь в отличие от влюбленности требует зна-
ний и усилий. Нужно учиться любить, а не только вызывать любовь, пра-
вильно выбирать достойный любви объект и умело заключать сделку по 
обмену услугами привлекательности. При этом Фромм считает, что обучение 
любви следует начинать с теории, а затем уже овладевать практикой, причем 
теория любви должна выводиться из понимания человека в том числе в отно-
шении к животному миру. 

Разберем эти изначальные предположения Фромма. Во-первых, на-
сколько верно говорить о том, что любовь – это искусство (или даже более 
по-марксистски – труд)? Сравним это с другими распространенными в фило-
софии трактовками любви. Ясно, что концепция Фромма выигрывает в срав-
нении с обывательскими и поэтическими представлениями о любви как 
просто чувстве, – «Искусство любить» отвечает на вопрос о том, чем отли-
чается любовь от переживаний животных. Любовь – это не просто проявле-
ние инстинкта, но культурный феномен. Возможно, чувство привязанности 
к своему потомству у жертвующей собой ради потомства самки осьминога 
сильнее, чем у любви матери к ее детям, но последняя действительно – 
результат некоторого пути воспитания и самовоспитания. В определенном 
смысле любовь человека формируется как компенсация ослабления инстинк-
тов или даже как сам институт сопротивления инстинкту. Фромм призывает 
различать любовь и влюбленность, а ведь последнюю как раз и можно 
трактовать как некоторое проявление инстинкта. «Искусство любить» также 



226 

преодолевает субъективизм обывательских и поэтических представлений, 
при этом не впадая в абсолютизм метафизики любви, свойственный рели-
гиозно-философским взглядам.  

Метафизика любви – одна из древнейших ее трактовок, восходящей 
к мифологическим и религиозным представлениям древности и Средних ве-
ков. Это – понимание любви как божественной силы, соединяющей весь мир. 
Эта трактовка в общем преобладает в речах участников «Пира» Платона. Она 
же является основой христианства, поскольку в нем «Бог есть любовь» [1 Ин. 
4: 8]. Человек любит, поскольку его затрагивает эта метафизическая сила. 
Это проявление абсолютного начала в индивидуальной жизни в языческих 
религиях изображается как попадание в сердце стрел античного Эрота или 
индийского Камы. В христианстве используется более общий образ того, что 
человек открывает свое сердце входящей в него Божественной любви и так 
«пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нём» [1 Ин. 4: 16]. Эти 
абсолютистские представления о любви все еще сильно распространены по-
тому, что они позволяют многим людям преодолеть чувство отчужденности, 
сопутствующее современной цивилизации, чтобы чувствовать слияние 
с единством мира.  

Однако в этом же и основная опасность метафизики любви – она может 
способствовать возрождению ужасов прошлого. Именно об этом Фромм 
писал в «Бегстве от свободы». Так, авторитаризм как бегство от отчужден-
ности представляет образ всеобщей любви как основу для практик тоталь-
ного контроля и подчинения, трактуемых как традиционная для семейных 
отношений опека «сверху» и уважение «снизу». Деструктивность и конфор-
мизм также часто используют образ любви для обоснования себя, утверждая, 
что просто преодолевают то, что не согласуется с абсолютной тотальностью 
(фактически это – и есть особенность фашистского понимания любви). 
Именно поэтому в Новое и Новейшее время критика метафизики становится 
общим местом для философии и гуманитаристики в целом – верования 
хороши тем, что позволяют преодолевать трудности, но плохо, что они могут 
способствовать созданию этих самых трудностей. В этом концепция Фромма 
также кажется удачной – она направляет человека к совершенствованию вне 
явных серьезных отсылок к метафизике (тут нужно, конечно, оговориться, 
что, с одной стороны, Фромм довольно часто обращается к библейским 
повествованиям или описаниям Бога или божеств, однако это – элемент куль-
турологии и социологии, а не собственно теология; с другой стороны, нет 
философии совсем вне метафизики, поскольку совершенно без нее невоз-
можно ни утверждение некоторой общей ценности, ни даже общего поня-
тия).  

Сказанное выше показывает подход Фромма столь удачным, что кажет-
ся, что критиковать его невозможно или непродуктивно. Однако с диалогиче-
ской точки зрения остается одно существенное возражение, касающееся 
вопроса онтологии любви. Можно утверждать, что любовь – искусство, или 
даже говорить о «науке любви», как это делал Овидий, но не адекватнее ли 



227 

говорить, что любовь – некоторое событие или какая-то последовательность 
событий человеческой жизни, подразумевающая особое чувство и некоторую 
культуру, которая вполне может требовать обучения и самовоспитания? Если 
так, то не следует путать любовь ни с чувством любви (а не только 
с влюбленностью), ни с культурой любви. Чувство и культура любви – важ-
ные составляющие любви, но не сама любовь. Кстати, даже если рассматри-
вать любовь только как чувство, то все же нельзя отрицать, что это чувство 
адекватно лишь тогда, когда оно переплетено с другими элементами какого-
то события, выходящего за пределы индивидуальной субъективности (подоб-
но тому, как подлинное чувство страха в отличие от болезненной тревожнос-
ти – субъективный аспект опасного события).    

Второе замечание касается идеи, что учиться любви следует начинать 
с теории любви, а теория любви должна быть подчинена теории человека. 
Такая программа обучения – вполне в традиции классической философии 
(которая еще бы позаботилась о том, чтобы вывести теорию человека из не-
которой онтологии или теории познания). Отчасти это можно обнаружить 
еще в античности, где предполагалось, что этика должна базироваться на фи-
зике, а физика – на логике (этот взгляд был особенно сильно институа-
лизирован в стоицизме). Следует также учитывать взгляд Аристотеля, утвер-
ждающий, что наука подразумевает некоторое умозрение, которое позволяет 
обучать. Правда, тут следует учесть существенные нюансы, которые прак-
тически полностью переворачивают смысл сказанного. 

Аристотель считал, что познание начинается с чувственных впечатле-
ний, образующих опыт, из которого формируется искусство (например, 
искусство любить), а уже как теоретизация этого искусства возникает наука 
(то, что позволяет учить других). Это не значит, что ученый излагает учени-
кам вначале теорию, и лишь потом снисходит до практики. Напротив, уче-
ный на основе теории управляет практикой, то есть направляет чувственные 
впечатления обучаемого на формирование желательного опыта, который 
должен привести к освоению искусства и, возможно, однажды – также 
и науки. Было бы преждевременно заставлять обучаемого осваивать теорию, 
пока он совсем не знаком с практикой. Претензия обучить теории человека, 
не знакомого с практикой, – путь не к знанию, а к его симуляции. Знание без 
опыта – не знание, а пустая фантазия. 

Нечто подобное стоит видеть и в античной (в частности, стоической) 
последовательности логика – физика – этика. Эта последовательность ни 
в коей мере не беспредпосылочна. С одной стороны, она базируется на опыте 
ученика – без него невозможно объяснить, почему следует избегать некото-
рых суждений или действий как ошибочных. Тут – параллель идеи Аристо-
теля, что человека молодого душой (=неопытного, включая тех, кто даже до 
старости не научился сохранять опыт) невозможно обучить этике. И это 
касается, конечно, не только этики, например, сложно обучить логике чело-
века, не имеющего достаточного опыта собственных рассуждений. Обучение – 
направление практик обучаемого посредством теорий обучающего, и в этом 



228 

смысле теория действительно предшествует практике. Но сама теория 
обучающего возникает из его практики (в отличие от беспочвенных 
спекуляций, к знанию не приводящих).  Потому и для античного образования 
странно было бы предположить, что учить вначале нужно теории правиль-
ных логических форм, а не практике адекватных ассоциаций между конкрет-
ными понятиями, переходя лишь постепенно ко все более абстрактным 
идеям. И еще в меньшей мере такая идея могла возникнуть в восточной мыс-
ли, которая всегда была сильно практически ориентирована.   

Откуда же возникла инверсия, в результате которой теория начинает 
мыслиться как подлежащая изучению ранее, чем практика? Вероятно, это – 
результат схоластического образования, построенного на представлении об 
онтологической первичности общего в отношении частного (ясно, что тут 
также важно и то, что дедукция в математизированном знании считается 
дающей более точные результаты, чем индукция). Кроме того, в новоевро-
пейской философии на это наложился образ философии как интеллектуаль-
ной революции в индивидуальном опыте – философствующий подвергает 
полной деконструкции свой мыслительный опыт (в том числе и то, что он 
почерпнул из своего воспитания / образования), чтобы затем выстроить его 
новым более совершенным образом (в том числе преодолевая стереотипы 
или логические ловушки). Для этого мыслитель должен избавиться от пред-
посылочности своего мышления, достигнув некоторого «чистого разума», 
который бы заложил бы новые основы теоретического, а за ним – и практиче-
ского измерения знания. На этой основе в ХХ веке возникла идея и практика 
культурной революции – радикального преобразования в фундаментальных 
ценностях и концептах некоторого общества или человечества в целом. По 
идее культурная революция базируется также на теории, а в плане практиче-
ском – даже попросту на гипотезах, которые нередко оказываются недосто-
верными и потому приводят к страшным последствиям такого рода социаль-
ных экспериментов (следует обратить внимание, что эта инверсия противоре-
чит первоначальной интенции марксизма, утверждающего первичность 
практики над теорией). 

Современная академическая культура возрождает классические антич-
ные представления о том, что освоение теории – не изначальный, а финаль-
ный пункт обучения. Нужно начинать с освоения конкретных практик, 
постепенно восходя от них к абстрактным теориям, которые важны как на-
правляющие дальнейшее преподавание. Следует также принимать во внима-
ние, что чрезмерная теоретизация ведет к нигилизму, как это подчеркивал 
Мартин Хайдеггер, а потому ее стоит жестко ограничивать. В целом следует 
признать, что дедукция должна следовать за индукцией (как метафизика – за 
физикой), поскольку в противном случае вполне возможно выдавать желае-
мое за действительное, а симулякры – за реальность.  

Это не отменяет важности книги Фромма, если рассматривать ее не как 
направленную на обучение, а на коррекцию теории любви. Правда, тут сле-
довало бы понять не только то, что значит учиться любви, но также и то, что 



229 

значит учить ей. Фромм фактически призывает читателя к самообразованию 
и самовоспитанию любви, что адекватно идеалам западного индивидуалисти-
ческого общества. Но это же в свою очередь принципиально противоречит 
ценностям коллективизма Востока, в котором важно разобраться как раз 
в том, как следует учить любви. В этом смысле уместно предпочесть диалек-
тический подход (как формализацию диалогизма), который утверждает, что 
важно как самовоспитание любви, так и обучение любви у других. Конечно 
же, наилучший баланс обучения себя, обучения у Другого и обучения других 
достигается именно в диалоге. 

Третье замечание – относительно целостности и открытости личности 
в любви. Фромм считает, что для того, чтобы любить, нужно приобрести 
целостность. Но не противоречит ли это самим понятиям целостности 
(фактически – результата центростремительной силы) и открытости (харак-
теристике центробежной силы)? Кажется очевидным, что человек целостный 
ни в ком и ни в чем не нуждается, тогда как любящий зависит от того, кого 
или чего он любит, тем самым, не будучи самостоятельным и совершенным. 
Диалогизм утверждает, что целостность достигается человеком только в об-
щении с конкретным ближним, причем это – не целостность отдельной 
личности, а целостность человеческого бытия по принципу «человек – не я, 
а Я и Ты», ср. библейские описания человека как единства мужчины 
и женщины, а также как единства всего человечества. Стремление к целост-
ности индивидуальной личности в этом смысле – путь одиночества, которое 
по меткому выражению Аристотеля делает человека либо божеством, либо 
диким зверем.  

Несколько иной аспект того же самого вопроса – если человек любит 
всех и все, то не становится ли эта любовь подобием нулевого вектора 
в математике, который, как известно, направлен одновременно во все сторо-
ны? Если верно, что любовь ко всему неотличима от безразличия, то вопрос 
о видах любви, который ставит Фромм, – отнюдь не досужий. Человек дей-
ствительно должен уяснять себе как конституировать любовь в разных кон-
текстах своей жизни. Причем так, что любовь его ни в одном контексте не 
является универсальной, но в том или ином смысле является избирательной. 
Например, вряд ли стоит доказывать, что равнонаправленный на всех окру-
жающих эрос предосудителен. Было бы также странно совмещение в одном 
отношении отцовской и материнской любви (сегодня кажутся более адекват-
ными термины «безусловная» и «условная» любовь, но они более нейтраль-
ны и описывают не только родительскую любовь, что препятствует возмож-
ной замене ими фроммовских понятий). Фромм выделяет также любовь 
к себе и любовь к Богу, но прежде всего в связи с идеалом универсальности у 
него – любовь братская (Фромм выбирает не очень удачное название, 
поскольку речь идет тут не о братьях, а об универсальном отношении между 
всеми людьми; Фромма оправдывает то, что одной из главных ценностей 



230 

Просвещения называлось именно «братство» (ср. лозунг «все люди – бра-
тья»), – сегодня кажется более адекватным использовать более нейтральное 
имя «солидарность»).  

Выделение видов любви, что предложил Фромм, важно потому, что 
показывает многомерность здорового человеческого существования. Анало-
гичную роль играет в самых широких интеллектуальных кругах современ-
ности античное разделение «филии» (общего понятия любви, дружбы 
и привязанности), «эроса» (чувственной любви), «сторге» (родственной люб-
ви и привязанности между друзьями) и «агапе» (духовной любви, которая 
в Средние века была ассоциирована с Богом, поскольку «Бог – любовь»). 
Интересно сопоставить эти концепции. Эрос у Фромма остается эросом, 
сторге относится к материнской и отцовской любви, а агапе у Фромма разде-
лено на любовь к Богу и «братскую любовь». Фромм не видит необходимос-
ти выделять аналог всеобщей любви – «филии», зато описывает как отдель-
ный вид любви любовь к себе. Это, безусловно, отражает изменение культур-
ного контекста осмысления любви – в современной культуре кажется все 
менее адекватным говорить о ней как о некоторой космической или метафи-
зической силе, зато все большее значение имеет забота о себе. Тут стоит 
сказать о том, что наибольшая универсальность любви, которую допускает 
Фромм – именно солидарность со всеми людьми, и она с точки зрения диало-
гизма должна быть ограничена для того, чтобы не стать примером вышеназ-
ванного «нулевого вектора».  

Это затруднение позволяет решить понятие ближнего, ограничивающее 
универсализм солидарности между людьми. В религиозных традициях поня-
тие «ближнего» нередко трактуется в значении человека, родственного по 
крови или близкого по духу (по культуре вообще, по определенной идеоло-
гии, в том числе религиозной, или по социальному положению, – это близко 
понятию «значимого другого» в современной социологии и психологии). 
Также в христианстве «ближний» определяется как тот из находящихся 
рядом, кто нуждается в помощи. Возможно также понимать это понятие 
буквально – как обозначение человека, с которым осуществляется непосред-
ственное взаимодействие. Ясно, что отчасти эта близость – результат 
заброшенности в мир, а с другой стороны, она зависит и от действий (от 
принятия других людей или отказа от общения с ними). Описанные выше 
трактовки «ближнего» фактически пытаются регламентировать выбор людей 
для взаимодействия, – так христиане проповедуют помощь нуждающимся, 
а все религии часто призывают общаться преимущественно с единоверцами. 
Диалогизм же оставляет вопрос выбора открытым – его вправе решать лишь 
сам человек изнутри конкретной ситуации конституирования общения. 
Человек всегда заброшен в мир уникальных ближних, возлюбить которых он 
и должен (по предписаниям религиозных традиций), не растрачивая свою 
любовь на пустые абстракции (типа «людей в целом», «всех простых людей», 



231 

«наших людей вообще» и «идеального человека», в т. ч. «дальнего» в отли-
чие от «ближнего» в отношении ницшеанства). В диалогизме же подчерки-
вается, что этот долг и эта ответственность – не только перед ближним 
(перед Другим вообще), но и перед самим собой (в этом смысле забота о дру-
гих – забота о себе, а забота о себе – забота о других).  

Но не приведет ли это к тому, что человек будет находить смысл 
только в общении со своими привычными «значимыми другими», избегая 
случайных встреч и помощи нуждающимся (тем самым, не воспринимая их 
как ближних)? Тут есть действительно необходимость в некоторой мораль-
ной регламентации открытости человека не только тем, кто привычно близок 
ему, но и остальным. Однако эта регламентация не должна существенно 
ущемлять самоопределение человека в отношении выбора ближних. Тоталь-
но прескриптивная мораль вызывает эскапизм, равно как и полная свобода 
(в том числе в видах, описанных Фроммом в «Бегстве от свободы», – авто-
ритаризм, деструктивность и конформизм). Диалектический подход, обоб-
щающий диалогические практики, подразумевает, что тут важно гармониче-
ское сочетание некоторой общей морали с индивидуальной нравственнос-
тью. Кроме того, и диалектика, и диалогика любви подразумевают динамизм 
этого баланса, а также значимость различных, даже противоположных 
аспектов любви для полноты этого явления (в этом смысле представляется 
неверным отвергать идею любви как «дара», – не все в жизни конкретного 
человека определяется только его деятельностью).   

Таким образом, подход Фромма близок диалогическому пониманию 
в том, что видит в любви конституирование подлинного отношения к Друго-
му, и что любовь подразумевает творчество и самообучение, борьбу с иска-
женными образами любви. Диалогизм видит любовь в большей степени как 
межличностное событие, а не некоторое чувство или особую культуру. 
Диалогический подход также против того, чтобы предварительно умозри-
тельно задавать параметры любви, но исходит из того, что смысл любви воз-
никает в конкретной практике. Наконец, диалогический подход подразу-
мевает, что обучение любви – не формирование целостности личности, 
которая способствовала бы ее закрытости от общения, но – открытости 
и способности совершенствоваться в диалоге, осмысленно конституируя 
избирательность и динамически совмещая ценности общей морали и нрав-
ственное самоопределение. Представляется, что эти коррекции могли бы 
способствовать наилучшей реализации идеи Фромма, что «любовь – един-
ственный разумный и удовлетворительный ответ на проблему человеческого 
существования» [1, с. 219]. 

 
ЛИТЕРАТУРА 

 
1. Фромм, Э. Искусство любить / Э. Фромм. – М. : АСТ, 2024. – 224 с. 


